Colloque « Esprit critique et Justice », Lille, jeudi 5-11-2026.
Compagnie des Experts agréés par la Cour de Cassation.
Présidence : M. Jean-Jacques Aernout.

Sciences Po Lille, Amphi Hannah Arendt.

Conférence de M. Philippe Choulet (philippe.choulet@yahoo.fr)
La croyance a I’épreuve de la raison critique.

Argument. Que les opinions sur la justice, sur ce que 1’on croit étre “juste” et &tre “vrai” doivent
étre soumises a la critique de la raison et a la négativité de son “esprit de contradiction”, c’est 1a
le commencement de la philosophie, avec les Présocratiques et Platon. Cette source est toujours
vivante aujourd’hui, vu la domination des opinions privées et publiques (privées devenant
publiques...), des croyances qui, en tant que “tenir-pour-vrai », n’expriment jamais que des
convictions, a savoir des modalités de la passion d’“avoir raison”, ou la volonté de puissance, la
volonté de “toute-puissance”, emporte tout....

Le sottisier contemporain a propos des pouvoirs — de fous les pouvoirs : scientifique, politique,
juridique, médiatique, technologique, religieux — nous met en demeure de suivre un devoir, qui
est celui d’écouter la « faible et petite voix de la raison » (Freud) : et donc, contre 1’adage
bienséant « scepticisme de la raison, optimisme de la volonté », je militerai plutdt pour son
contraire : « scepticisme de la volonté, optimisme de la raison »... Il n’y a pas de raison que la
raison se taise.

Remarques préliminaires.

Ce texte est I’amplification de ce que je voulais prononcer lors de la séance, mais j’ai gardé les
lignes de force, augmentant seulement par I’érudition et la précision 1’0os du discours (sa
“substantifique moelle”).

Je mets un J majuscule quand je parle de la Justice comme institution, et je laisse la minuscule
dans son emploi commun (notion générale, idée ou vertu).

Vous trouverez en fin d’article une courte bibliographie d’ouvrages accessibles et vraiment
instructifs.

XXXX XXX XX XXX XXX XXXXXXX

La croyance a ’épreuve de la raison critique.
« La justice est la premiére vertu des institutions sociales comme la vérité I’est des systeémes de
pensée » / « Le sujet primaire de la justice est la structure de base de la société ou plus
exactement la maniére dont les institutions sociales principales distribuent les droits et les devoirs
fondamentaux et déterminent le partage des avantages de la coopération sociale » (John Rawls,

Théorie de la justice, 1971)

0. Précis de vocabulaire philosophique.


mailto:philippe.choulet@yahoo.fr

Je me permets dans ce chapitre de préciser le sens que les philosophes donnent a certains termes,
de facon a ce que vous ayez une lecture facilitée de ce qui va suivre et qui est parfois complexe.

D’abord, justice.

En ce qui concerne la détermination du concept, depuis Platon, différence est faite entre quatre
sens :

1° Justice comme notion ordinaire dans 1’entendement commun des humains, comme
“prénotion” ou “préjugé”, qui peut aller de la conception sociale a I’idéologie la plus radicale ;

2° Justice comme institution (législation de I’Etat ET institution judiciaire, qui couvrent la
légalité dans les faits et en acte — pensez au Proces de Socrate, cf. Platon, Apologie de Socrate,
Phédon et Criton),

3° Justice comme idéal moral, soit la vertu (la vertu du Juste : Socrate, Jésus, Gandhi) ;

4° Justice comme principe, Idée, essence, Etre (au méme titre que, chez Platon, les Idées du Beau
et du Bien) — sorte d’horizon idéal de la praxis humaine, qui pose la vérité de la légitimite
(d’une législation, d’un acte, d’une décision).

En ce qui concerne la mani¢re de “rendre la justice”, ou de “faire justice” / “étre juste”,
également depuis Platon (Aristote affinera la distinction), il y a :

1° la justice commutative (la méme chose pour tous et pour chacun : égalité arithmétique stricte
et absolue, donc mécanique et automatique) ;

2° la justice distributive, avec le premier travail de la différence, qui (N.B. le paradoxe) introduit
I’inégalit¢é comme principe de 1’égalité (géométrique, proportionnelle), comme quand
I’administration des Finances calcule nos impdts, par tranches : a chacun selon son mérite, a
chacun selon ses besoins ;

3° I’équité, a savoir le jugement attentif au cas particulier / singulier, a I’exception, avec le souci
d’étre “le plus juste possible”. C’est la pointe fine du jugement moral et du jugement judiciaire.

Cela dit, je passerai sous silence les distinctions importantes (selon les auteurs concernés) entre
justice punitive, justice correctrice, justice réparatrice, qui ne sont pas vraiment opératoires ici.
Mais nous pouvons / devons toujours y penser lors des prises de décision concernant ce genre de
problémes.

Ensuite, praxis ou pratique. La philosophie (en particulier depuis les réflexions de Marx sur la
division du travail et les recherches des ethnologues — Marcel Mauss, par exemple, et son essai
si épatant sur « Les techniques du corps ») distingue trois formes de pratique (mais chacun de
nous est un nceud de ces trois pratiques) :

1° la praxis au sens général, perceptible en tant que matérielle, sensible, physique, corporelle,
dans le théatre de I’action (Brecht, avant Bourdieu, use du concept de gestus individuel ou social)
— par exemple, ce qu’on appelle aujourd’hui le “langage du corps”, a savoir I’action de I’envoi
des signes a autrui (regard, geste, posture, attitude, ton de la parole). Son autre nom, c’est action
(pragma, en grec). Le verbe grec correspondant, c’est prattein, qui aura donné pratique.

2° Ce premier sens est précis¢ avec la praxis de production (travail, création, genese,
engendrement — faire des enfants...), aussi bien matérielle (fabriquer une table) qu’intellectuelle
(rédiger le Code de procédure pénale, I'imprimer de telle facon, le diffuser en tels et tels



99 6

lieux...) ; le verbe grec, c’est poiein, substantif poiésis, qui donnera “poésie”, “poete”... Ainsi, on
parle de la poiesis d’un artisan ou d’un artiste (son art de faire, sa maniére de travailler, son
style).

3° Enfin, seconde détermination du sens général, la praxis intellectuelle ou théorique, qui
consiste a penser au sens large (se représenter, imaginer, réver, concevoir, connaitre, réfléchir,
raisonner, délibérer, argumenter, objecter, contredire, affirmer, nier, refuser, et donc critiquer),
sans que cela se manifeste effectivement dans le réel, par exemple en parlant ou a I’écrit : quand
je pese le pour et le contre en moi-méme avant de me décider, je suis a moi tout seul I’assemblée
d’une démocratie parlementaire... Le verbe grec, c’est thédrein, connaitre, contempler.

Puis, autorité. Max Weber distinguer trois sources de I’autorité :

1° la tradition comme autorité sociale qui a horreur du changement (elle a une aura, celle du
commencement et de 1’ancienneté, I’importance de “I’éternel toujours” comme suspension du
temps historique) : les us et coutumes d’un groupe, les habitudes ancestrales, le pli des manicres
(“on a toujours fait comme ¢a”...), avec la narration qui les accompagne (mythes, récits, fables,
histoires, 1égendes...) ;

2° Paura, c’est-a-dire la puissance personnelle, la force d’affirmation de I’énergie psychique :
charisme, grace, prestige, gloire, prestance, présence... Imaginez Gary Cooper ou Marilyn
Monroe entrant dans votre chambre (ah ah).

3° la compétence rationnelle ; c’est I’autorité des sociétés modernes, reconnue par le groupe ou
une institution, soit par la qualité du savoir-faire (artisan, ouvrier, technicien), par ’ampleur et la
justesse de la culture, du savoir pragmatique et théorique, confirmée par un diplome institutionnel
et en principe reconnue par des pairs...

Mais la distinction est encore formelle et peut-étre pas assez critique (neutralité axiologique du
sociologue oblige !), et il faut ajouter une 4e source d’autorité, celle de I’exercice permanent du
jugement critique. Car il y a des doutes et des soupgons sur chacune de ces sources : il y a des
traditions problématiques, car c’est parfois le poison de la transmission (les mutilations sexuelles
— infibulation et excision — des petites filles dans 1’ Afrique subsaharienne, entre autres...), des
formes d’aura catastrophiques (Hitler, Pétain) et des compétences fragiles (il y a de la triche, des
faussaires, des plagiaires, il y a la corruption, le recrutement en interne et les collusions
d’intéréts...). Ici, plus loin, nous souléverons le probléme du cynique détournement nazi de
I’adage « Jedem Das Seine » (« suum cuique tribuere », « A chacun le sien ») a Buchenwald. Par
conséquent, il faut apprendre a se méfier des apparences et de I’argument d’autorité. Donc : y
penser toujours si [’on veut avoir un jugement juste et droit.

Enfin, conviction. Voila un enjeu majeur, dés lors que la question politique (et partons du
principe que, de ce point de vue 1a, de la loi juridique a I’art contemporain, tout est politique)
consiste a “faire croire” (Machiavel). Donc, le probléme central est celui de la croyance, de la
crédibilité, du crédit accordé a.. ., de la foi, de la confiance, de la fiabilité, de la fidélité, etc.

Il faut donc distinguer divers types de croyances et de convictions.

1° Croire, c’est tenir pour vrai ou pour réel (rien n’est garanti, puisqu’il peut y avoir illusion). Ce
qui compte c’est d’une part 1’intensité, la teneur de la croyance (cela dépend de 1’énergie
psychique du croyant), et d’autre part de 1’objet de la croyance (ce a quoi / en quoi on croit).



2° Il y a des croyances modestes, ordinaires, empiriques, communes, de 'ordre de la vie
ordinaire. .. Passons, c’est le fond de la vie comme elle va.

3° 1l y a des croyances fortes, puissantes, énergiques, intenses. Et ce sont celles-l1a qui nous
importent, car cela peut engendrer des actes de vraie foi (religieuse) comme des actes de
fanatisme et de délire (en politique, par exemple). C’est ce qui fait dire a Max Weber que la
conviction (“tenir pour vrai absolument”) est plus qu’une simple croyance : ¢’est une passion, un
pathos, a la fois un affect, un sentiment et une maladie... Ce n’est pas seulement une adhésion,
c’est une adhérence, avec le complexe de la fusion (que Freud a bien marqué au début du Malaise
dans la civilisation) : “ma croyance, c¢’est moi” => on s 'identifie a sa croyance...

Et donc, la conviction est a la fois une forme de croyance et un concept problématiques.

Je rappelle ici quelques distinctions importantes :

a) si la conviction est la certitude absolue d’““avoir raison”, d’““étre dans le vrai”, elle doit étre
soumise a la critique, au doute et au soupcon (c’est un lieu commun philosophique depuis
Platon) ;

b) la conviction comme pathos du vrai est dangereuse, inquiétante, par I’intensité¢ de 1’énergie
psychique qu’elle mobilise, disposant alors d’un puissance paranoiaque de destruction de
I’ennemi (qui ne pense jamais ni ne croit jamais “comme il faut”, c’est bien connu...) ; c’est une
croyance particulierement inflammable. Donc il y aura nécessairement conflit entre cette forme
de conviction et la raison (pensez a I’affaire Galilée). Ce qui fait que la philosophie a toujours
commencé par le proces des convictions premicres et des certitudes immédiates, d’ou le courant
du scepticisme.

c) Cela invite Max Weber a contredire /'éthique de la conviction par I’éthique de la responsabilité
(dans un cycle de conférences en 1919, stigmatisant 1’alliance entre I’armée allemande et les
capitalistes de I’industrie lourde, qu’il voit comme responsable de la Premiere Guerre mondiale,
cf. Politik als Beruf, Le métier et la vocation de I’homme politique).

d) En fait, Weber a retenu les lecons de Hegel contre les convictions (critique de la Terreur
révolutionnaire de initiée par Robespierre, Saint-Just et Marat) et surtout celles, encore plus
virulentes, de Nietzsche, dans Humain trop humain, 1, chap. IX, “L’homme seul avec lui-méme”,
§§ 483, 629-638, et dans Anteéchrist, §§ 12-13. N.B. Nietzsche ne vise pas seulement le fanatisme
religieux, mais aussi celui, moral et politique, de Wagner, du pangermanisme qui vient et de
I’antisémitisme qui progresse.

e) Que faut il alors sauver de la conviction ? Deux formes : 1° le principe de 1’intime conviction
du juge, du juré dans un tribunal (il faut relire I’impressionnant article du Code de procédure
pénale...) ; 2° la conviction rationalisée, comme certitude passée au crible / a la critique
rationnelle de bonne foi, loyale, honnéte, sincére et authentique. Mais évidemment, avant d’étre
“certifiée” / vérifiée, il lui faut passer au crible de la critique et du doute... La conviction
raisonnable est a la fin, au terme de la critique, jamais au début. Au début c’est un préjugé dont le
feu est alimenté par la passion. C’est comme ¢a.

Voila pour ce rappel de ”vocabulaire philosophique”... mais nous sommes déja en plein cceur du
sujet.



1. La formulation du probléme général : 1égalité et 1égitimité.

Commencons en paraphrasant Beaumarchais : sans la liberté de critiquer, il n’y a point d’¢loge
flatteur. L’honneur et la force rationnelle de certaines théories de la justice, et ce dés les origines
(Sophocle : Antigone ; Platon : République, 1V ; Aristote : Ethique a Nicomaque, V), et de
certaines réalités politiques et étatiques (les 1égislateurs de Sparte — Lycurgue — et d’Athénes
— Solon, Péricles —, puis ceux de I’empire romain), est de se nourrir de la critique, méme quand
elle est malveillante, tordue et de mauvaise foi, comme par exemple avec les sophistes (cf.
Platon, Gorgias ; Aristote, Les réfutations sophistiques), dont nous observons de nombreuses et
virulentes résurgences aujourd’hui — « rien de nouveau sous le soleil », disait Quohélet,
I’Ecclésiaste de I’Ancien Testament, et « c’est toujours la méme histoire », chantait Edith Piaf
(j’ai des références !)...

Nous avons par exemple sous les yeux quelques totalitarismes, surtout a I’Est, qui interdisent la
critique du politique et de la justice (comme conception générale, comme principe de législation
et comme institution), car ils s’appuient sur une conception défensive de la justice, comme si cette
notion était absolument autonome, saturée, impénétrable (sauf pour les initiés), sacrée,
intouchable (donc tabou), dernier mot de I’humanité parfaite et achevée (!), bref, une forteresse
imprenable, inamovible et éternelle. Modele paranoiaque s’il en est, avec le double symptome
issu de la conviction la plus pathologique : j’ai absolument raison, je veux le Bien du Peuple, et
toute critique ne peut venir que de I’ennemi (extérieur ou, pire, intérieur)... Pour la nuance on
repassera. ..

C’est 1a que la justice, le droit positif et la législation méritent le nom d’*“idéologie”, comme
systtme de discours et de représentations servant les intéréts partisans et diviseurs, donc un
systéme politique policier et militaire de domination, ennemi radical de I'universel (de la liberté,
de I’égalit¢é — et pas seulement devant la loi — et de I’équité — c’est-a-dire de 1’esprit de
finesse, comme dit Blaise Pascal). Les « appareils idéologiques d’Etat » (Althusser) peuvent étre
fort sinistres (et I’Occident peut aussi s’interroger, il n’en sort pas indemne).

Tel est le diktat du “fait accompli” (que Nietzsche appelle « faitalisme »), dés qu’il est confondu
avec le vrai. Ce qui s’opere alors, c’est la réduction de la légitimité a la 1égalité : “c’est 1égitime,
puisque c’est 1égal”. Et donc il ne peut plus y avoir de crise ni de malaise dans la Justice comme
institution, car cette conception de la justice comme valeur est fermée a double tour et minée par
la hantise et le tabou de la crise. [Petite question ironique : de la crise et de la critique, laquelle est
la premiére ? Est-ce la crise qui incite a la critique ou la critique qui provoque la crise ? Vous
avez deux heures]

Tout cela justifie (e n’ai pas dit “légitime”, ce n’est pas du tout la méme chose !) la pratique de la
censure et, partant, de 1’autocensure (notamment chez les sujets-citoyens), de la surveillance, de
la menace, de la répression, de la terreur, de I’incarcération. C’est une justice mécanique,
automatique (décérébrée), le degré zéro de la justice. Au temps de Staline, telle est la logique du
tarif : 10 ans de Goulag, et plus si affinités (et il y eut, hélas, beaucoup d’affinités).

2. Pourquoi une critique est-elle nécessaire ?



Vous comprenez alors combien je suis heureux d’assumer I’invitation qui me permet de faire des
travaux pratiques autour de la célébre phrase du grand penseur contemporain Florent Pagny :
« Vous n’aurez pas ma liberté de penser »... Treés heureux aussi de partager avec vous, dans
I’Amphi Hannah Arendt de surcroit, I’idée d’une Justice républicaine, appuyée sur les Droits de
I’Homme, héritiere des Lumicres et, de fagon plus lointaine, du christianisme et du stoicisme (ce
que certains ont tendance a refouler). J’y reviendrai. Et donc, ce que nous partageons ici, ¢’est
bien I’idée d’une nécessité de la critique concernant la question de la justice, entendue aux sens
de conception générale, d’Idée-principe, de vertu et d’institution...

En effet, les deux concepts de critique et de justice ne sont pas étrangers, opposés ou ennemis ; ils
ne s’excluent pas, il sont absolument solidaires — et d’une solidarité notionnelle, conceptuelle et
organique, a tel point que la santé de I’une, la justice, dépend de la santé de I’autre, la critique, et
réciproquement. Bien sir, il y a paradoxe : car si le totalitarisme exclut la critique, il aurait tort
d’oublier qu’il est lui-méme (et son idée de la justice idem), historiquement, le résultat, 1’effet, la
conséquence d’une critique que ses théoriciens (Lénine, Staline, Hitler) auront menée contre les
conceptions libérales de la justice. C’est sans doute une vraie limite du marxisme (malgré un
certain mérite, celui de redresser la barre de 1’idéalisme) d’avoir mis les libertés matérielles
collectives au-dessus des libertés idéelles, car I’homme, en tant qu’individu, ne vit pas que de
pain ou de consommation, mais aussi de justice, de liberté, de dignité, de vérité et de pensée
active... Le “soviétisme” issu de Marx (non sans le trahir) a ainsi renoncé aux Droits de ’homme
en préférant la doctrine archaique d’une justice commutative (le “tarif” stalinien) a la recherche
de I’équité ; quant au “trumpisme”, il asservit, lui, ’appareil judiciaire aux intéréts cupides d’une
classe représentant la pointe fine (étroite) du capitalisme libertarien, ne manquant pas de ruiner
les héritages du Droit romain issu de la “vieille Europe” (on tue son pére ou sa mére comme on
peut)... Cf. L’ceuvre de Pierre Legendre, en partie consacrée a la volont¢ du Management de
détruire les fondements humanistes des jurisconsultes du Moyen-Age. Bref, méme les formes
problématiques (euphémisme) de la justice ne manquent pas d’étre en dette envers le travail de la
critique. ..

Cela signifie qu’il y a toujours une forme d’évaluation des forts et des formes de violence qu’un
systeme de lois et d’institution ne manque évidemment pas de causer aux humains. Comme rien
n’est absolument parfait, ¢’est un probléme de curseur, de différence de degré entre les diverses
conceptions de la justice (et peut-&tre une question de différence de nature : qu’y a-t-il de
commun entre la Justice en Corée du Nord et la Justice en République frangaise ?). Sans doute
pouvons-nous alors poser un premier axiome : la valeur, la teneur et la santé d’une justice
(comme institution, idée ou “‘vertu”) tient a sa capacité a encaisser, a intérioriser certaines
formes de critique, a leur résister (sans répression ni censure), et a apprendre quelque chose du
négatif dont on [’accuse et qu’on lui reproche — méme a tort. Elle doit toujours étre en éveil et
exercer son jugement critique a ce propos.

3. La critique au sens philosophique : 1a question de la fondation.
En ce qui concerne la philosophie proprement dite, la question de la critique est un “lieu

commun” (en grec ancien, un “topos”), puisqu’on n’a pas attendu les trois Critiques kantiennes
(Critique de la raison pure, Critique de la raison pratique, Critique de la faculté de juger), la



Critique de la raison dialectique (Sartre) ou la Critique de la raison politique (Régis Debray)
pour évaluer I’estime du philosophe envers ce travail de prise de distance, de doute (la tradition
sceptique : Socrate, Pyrrhon, Montaigne, Descartes, Hume), voire de soup¢on (Rousseau, Marx,
Nietzsche, Freud).

Platon et Aristote avaient sonné le départ d’une longue tradition en ce domaine. Le principe est
simple : il s’agit de critiquer la légalité (1’ordre des faits : “quid facti 7, “qu’en est-il des faits ?”,
comme dit Kant) par I’idée d’une légitimité (I’ordre du droit de la raison, comme dit Leibniz :
“quid juris 7, “qu’en est-il en droit 77, toujours selon Kant). Kant parle méme d’un « tribunal de
la raison », par quoi la raison pure examine a la fois ce qui n’est pas elle, certes, mais aussi ses
propres principes et critéres — on peut parler d’une auto-critique de la raison, d’une catharsis
(purification), par quoi elle (re)conquiert son autonomie et sa vérité (par exemple dans la critique
de la prétention de la métaphysique comme science des sciences).

Chez les premiers Grecs, donc, travaille déja la séparation entre légalité et légitimité (on en a un
bel exemple avec I’Antigone de Sophocle, avec la critique du droit des pénates envers le droit
étatique de Créon) ; séparation ou écart qu’il faut maintenir, et ce contre les formes de réalisme
et de cynisme que constituent la confusion entre 1égal et légitime, la réduction du légitime au
légal, soit, donc, la dictature du fait ac7compli. Car cette fusion n’est alors jamais que /a
continuation de la force par d’autres moyens (pour paraphraser une formule de Clausewitz), tel
ou tel droit positif n’étant que la continuation du droit naturel de la force par des moyens
juridiques... La critique de la 1égalité de fait s’établit donc au nom de la recherche d’une
fondation, d’un fondement, d’un principe de la légitimité. Ce que je vous dis la est classique,
mais...

Mais c’est ici que les ennuis (y’a un autre mot...) commencent.

En effet, comment fonder le légitime ? Au nom de quoi critiquer le 1égal (1’état des choses) ?
Quelles sont les conditions de possibilité d’une critique juste, loyale, véritable de ce qui est ?
Pour fonder une critique, il faut trouver un principe fiable, stable, permanent, substantiel, solide
(ce qui releve proprement de la métaphysique ou de I’ontologie, de 1’éther pur des Idées, mais
passons)... Car la pensée remonte des effets a une cause et de cause en cause, jusqu’au principe,
par une forme de régression a I’infini (« prouve ta preuve! », disaient les sceptiques...). Or, il faut
bien s arréter quelque part, « ananke sténai », dit Aristote, et ¢’est la fonction du principe que
d’arréter cette course vers la causalité ultime (la cause des causes, la Cause supréme, Dieu, par
exemple...) et vers 1’origine, afin de donner du sens... L’esprit, sensible a ce besoin du sens, fait
comme si ce sens était préexistant a sa propre action, comme sil était déja la et qu’il attendait
patiemment d’étre... découvert, reconnu et pensé.

Ce lieu (“quelque part”) ne peut étre que de 1’ordre de la pensée pure, de 1’ordre du symbolique et
du mythique, et de leur narration quant a 1’origine des mondes : ’esprit se donne a lui-méme, il
invente un ou des principes(s), il imagine, nomme, forge, crée des dieux, des divinités, des
¢léments naturels ou surnaturels (I’Eau selon Thalés, le Feu selon Héraclite, la Nature-Zeus ou le
Logos selon les Stoiciens), des Idées (Bien, Beau, Justice chez Platon), un Dieu “premier moteur”
(Aristote), un Dieu créateur (Jéhovah), etc. Et il raconte des histoires, des fables, des aventures
potentielles de tous ces principes... Et si je parle de Dieu, c’est parce qu’il demeure encore
comme Référence du Texte (pour employer les concepts de Pierre Legendre) non seulement des
religions, mais aussi des formes de moralité et de production des humains... Il est par exemple



fort étrange que Dieu figure comme Référence dans la constitution des U.S.A. et de voir un
capitaliste cynique et brutal comme Trump s’y référer : quelle conception Trump se fait-il de
Dieu ? (Et qu’en pense Dieu, d’ailleurs, du fait que le Dollar comme idole I’ait supplanté ?)... On

peut s’interroger de la méme maniére a propos de la captation d’Allah par les Républiques
islamistes... Bref, revenons a nos moutons.

4. La justice, des dieux aux humains.

Les Anciens ont “donné dans la facilité¢”, nonobstant la difficult¢ de produire des figures
transcendantes ou immanentes de 1’origine des choses : ils se sont donnés des Dieux de fagcon
dogmatique, arbitraire et conventionnelle (ce qui n’est pas péjoratif, puisqu’ils ne pouvaient pas
faire autrement). Ainsi, pour la question des fondements de la justice, les Grecs ont posé les
figures de Thémis et Dike.

Thémis, ¢’est la justice divine, garante de 1’ordre cosmique, norme transcendante. C’est ainsi que
« Dieu est la mesure de toutes choses », selon Platon, qui s’oppose a « ’homme est la mesure de
toutes choses » de Protagoras ; et ’on sait que cela retentira jusqu’aux derniers travaux des
jurisconsultes du Moyen-Age, et ce sans instrumentalisation sophistique de Dieu — au contraire,
c’est le lent, savant et judicieux travail de la raison qui est a I’ceuvre dans 1’élaboration du Droit.
Dike, c’est la justice humaine, relevant cette fois de la convention (nomos), chargée de se
débrouiller (toute seule) avec les confusions, les contradictions et les conflits des rapports
politiques, sociaux et moraux entre humains... Nous y repérons alors le travail de deux formes du
Droit :

1° celui du droit coutumier et de la tradition (les us et coutumes, les habitudes, les meeurs, au sens
de Sittlichkeit, 1a moralité des mceurs, en termes kantiens) — Max Weber dit que la tradition est
la premiére source de I’autorité, avant ’aura et la compétence, cf. Politik als Beruf, Le métier et
la vocation de [’homme politique.

2° Celui du Droit positif (“positif” ne signifiant pas un jugement de valeur de I’ordre du “bien”
ou du “bon”, mais seulement que c’est “posé¢” de facon thétique, dogmatique), qui prend alors
deux formes, deux régimes de fonctionnement (en gros...) :

a) celui, unilatéral, de la tyrannie, du despotisme ou du totalitarisme, relevant du droit naturel de
la force — la force devenant le seul critére de la libert¢é —, manipulant la raison (Caligula, César
Borgia, Hitler, Staline, Trump et consorts), et déterminé par 1’hybris, c’est-a-dire 1’exces, la
démesure, la dépense, le délire, la violence, qui caractérise 1’énergie psychique de I’étre humain
— cf. Georges Bataille, La notion de dépense et La part maudite.

b) un Droit positif “raisonnable”, mesuré, a hauteur d’homme, s’efforcant de réguler par des lois
les conflits de tout genre, ce qu’avaient déja bien compris les premiers grands législateurs ou
nomothetes (Moise, Solon, Péricles, par exemple). C’est en cette discipline que Platon et Aristote
ont construit le trilogie de principe : justice commutative / justice distributive / équité.

Seulement voila. Nous autres modernes, « nous avons changé de principes » (Nietzsche,
Antéchrist, § 14), et nous avons appris a nous passer de Dieu comme Référence (sauf exceptions,
comme nous avons vu). Nous sommes entrés dans la crise du nihilisme, avec « Dieu est mort »
(Nietzsche) / « Si Dieu n’existe pas, tout est permis » (Dostoievski) / « Dieu se retire (Léon



Bloy). Il n’y a plus de fondement divin possible, c’est ’effet de la “laicisation” historique et
croissante du Droit positif.

Et donc, comment faire, sans fondement ultime, pour fonder et légitimer le Droit et les valeurs
fondamentales ? Ces valeurs sont au nombre de quatre : vérité, liberté, justice et dignité. Quelle
type de Référence pouvons-nous nous donner ? On voit combien la période de nihilisme dans
laquelle nous sommes entrés reléve du drame et sans doute méme du tragique. Quand Stendhal
dit: « si Dieu n’existe pas, il faudrait I’inventer », il ne croit pas si bien dire...

Le fait est que désormais I’acte de fonder “plane”, il est “en 1’air”, “hors sol”, suspendu au-dessus
de I’abime, par la seule grace de la convention et de la croyance — car il faut bien “faire croire”
qu’il y a encore fondation solide... C’est pour cela qu’avec Hobbes, Spinoza, puis Locke,
Montesquieu et surtout Rousseau, les théories politiques ont fondé les formes de I’Etat sur la
convention d’un contrat social ou d’un pacte social. Ce contrat et ce pacte sont des fictions
opératoires et rationnelles — apres tout, a la naissance, nous n’avons rien signé... Comme dit si
bien René Char : « Notre héritage n’est précédé d’aucun testament » (Feuillets d’Hypnos, § 62).
Le nomos de la loi ne peut donc s autoriser (se fonder, se légitimer) que d’elle-méme, elle est
devenue absolument autonome ; et si vous ajoutez le principe rousseauiste de la “souveraineté du
peuple”, vous avez ’autre étincelle qui allume le feu des exces politiques terrifiants que certains
commettront ou feront commettre au nom du “peuple” : ainsi, pour la question de la Terreur,
qu’elle soit celles, toutes choses égales d’ailleurs, de Robespierre et de ses complices — avec le
culte de I’Etre supréme ! —, de Lénine et Staline, de Mussolini, d’Hitler, de Franco, de Vichy, de
Mao, de Ceausescu, de la dynastie des Kim, de Mc Carthy, de Pinochet, etc.). Triomphe
sophistique / idéologique de la particularité, de la subjectivité (plus ou moins pathologique) et de
la relativité des formes de justice : I’homme est redevenu la mesure de toutes choses, et méme la
mesure de sa démesure...

Voila pour quoi il ne faut pas désespérer de la raison et qu’il faut la défendre malgré tout. Car
livrée a elle-méme, elle est capable de toutes les turpitudes, de tous les torts et les violences
possibles (aussi bien quant a leur invention et leur justification), comme de tous les bienfaits, de
toutes les formes de providence (en ce qu’elle prévoit et pourvoie...). Comme dit si bien aux
hommes le Dieu fictif de Jules Supervielle : « Vous avez un cerveau, des doigts pour faire le
monde a votre golit, / Vous avez des facilités pour faire vivre la raison / Et la folie dans votre
cage. » (“Tristesse de Dieu (Dieu parle)”, La Fable du monde, Gallimard, 1938)

5. Que fait la raison quand elle critique ?

Premiere réponse a cette question : elle critique, of course. Mais elle fait aussi autre chose, car
toute action se dédouble. Méme consciente de la chose, elle fait aussi autre chose, et des choses
dont elle n’a pas conscience. Rousseau disait qu’en inventant I’agriculture, les hommes ont da
aussi inventer la géométrie (la mesure des champs) et surtout la propriété, donc le Droit
coutumier et le Droit positif, et ensuite 1’inégalité entre les hommes (entre ceux qui possédent et
ceux qui ne posseédent pas. Bref, nous ne savons pas toujours ce que nous faisons, ni les
conséquences lointaines de nos actions et décisions... Cela s’appelle I’inconscient de [’action.
D’ou un appel a la modestie et a la prudence (la phronesis est chez Aristote vertu de justice)...
Cela est donc a interroger.



D’abord de quelle raison s’agit-il ? Il y a deux formes de la raison en ce qui concerne notre
probléme :

a) La raison comme calcul de [’intérét et de ['utile. Cela va de la “raison raisonnable” a la “raison
pathologique”. La raison raisonnable, c’est celle du sens commun, du “bon sens” (« la chose du
monde la mieux partagée », dit Descartes au début du Discours de la méthode, mais parfois on a
des doutes...), , soit la raison de « I’homme du commun a I’ouvrage » (Jean Dubuffet) : le fil
conducteur est celui, pragmatique, de “l’utile en raison”, sous la forme d’une régulation, d’une
correction, d’une rectification empiriques progressives. Disons : « peut mieux faire »... Quant a
la “raison pathologique”, c’est celle de la démesure, de I’exces, du délire, de 1’hybris, de la
violence, comme dans la tyrannie, le despotisme, le totalitarisme, ou comme dans certaines
formes ultra cupides du capitalisme (« le matérialisme le plus sauvage », dit Marx pour celui du
XIXe siecle, et il n’a pas disparu...), avec des systémes d’exploitation et de domination tous
azimuts des hommes, des animaux et de la Nature entiere. Que ce soit le capitalisme privé
(libéral, libertaire) ou le capitalisme d’Etat (Russie, Chine), nous y sommes toujours : il est
aujourd’hui devenu mondial, et on comprend pourquoi la voix de ’autre forme de la raison (« la
voix faible de la raison », dit Freud dans Le Malaise dans la civilisation) a du mal a se faire
entendre ! En ce sens, cette raison comme calcul effréné des intéréts n’est que 1’instrument de ce
qu’on appelle le droit naturel de la force (pensons aux voyous et aux “petites frappes”
platoniciennes de République I-II (Thrasymaque), du Gorgias (P6los, Callicles) ou du Ménon
(Anytos). Vous voyez que ces choses ont été méditées dés 1’origine. ..

b) La raison comme pensée des principes et des fins. C’est la forme supérieure de la rationalité,
qui réfléchit aux valeurs véritables a respecter (vérité, liberté, justice et dignité) : ainsi le Droit
naturel de la liberté ou encore les Droits de I’homme (ou Droits humains), fondés sur la théorie
de I’individu comme personne inaliénable et infinie (cf. Stoicisme et Christianisme — comme
quoi certain Dieu, mis a la porte, revient tout de méme par la fenétre ! Il s’est absenté, mais il
demeure dans les cintres, dans le Ciel des Idées).

Ainsi, par exemple la doctrine universalisante du Bien public, a la maniére des quatre formes de
liberté, que dis-je, la logique remarquable des quatre principes énoncés par Roosevelt, et qui
définissent le veeu d’une “démocratie pour tous” : Liberté d’expression (Freedom of speech),
Liberté de culte (Freedom of worship ou Freedom of religion), A I’abri du besoin (Freedom from
want), A ’abri de la peur (Freedom from Fear). A-t-on fait mieux, et sait-on vraiment qui I’esprit
mégalomaniaque de Trump foule aux pieds ? Allez voir sur Internet les peintures que ’habile
Norman Rockwell a pu consacrer a ces quatre principes. ..

Cela explique et motive le refus raisonnable de I’arbitraire issu de la raison pathologique, refus
qui se signale d’abord par le pathos du scandale, de 1’indignation, de la protestation, de la
dénonciation devant la réalit¢ de certaines formes d’injustice (pensons a [’affaire Calas, a
Outreau, aux proceés de Sacco et Vanzetti, de Socrate ou de Jésus...). Jaurés avait bien écrit :
« Ah, quelle prostituée que la Justice ! » (La Dépéche, 6 juin 1895), traitant alors les juristes



législateurs de proxénétes, parce que les lois “républicaines” opprimaient et écrasaient le
prolétariat. ..

Et des lors, la raison véritable, sensible a ce pathos et voulant lui répondre, cherche a formuler
une moralité pure (Moralitdt en termes kantiens) qui constituerait un horizon de pensée, certes
inaccessible et irréalisable absolument (ce n’est pas une objection : ’horizon recule toujours au
fur et a mesure qu’on avance !), mais qui vaut comme guide et boussole de [’action et du
jugement, voire comme remede.

6. Que fait-on quand on critique ?
Nous y voila. Que signifie critiquer ?

D’abord, critiquer consiste en une action qui reléve d’une forme de négation : quelque chose ne
va pas, ne convient pas (“convenir” ici renvoie bien a la “convention”, au nomos), ¢a cloche, “y’a
un lézard” (ou plutot une 1ézarde !), c’est faux, vicié, tordu, incorrect, etc. D’ou les affects de
I’injustice : le malaise, le scandale, I’indignation, le mécontentement, la colére, voire la rage —
que des passions tristes. Cela incite / invite a un travail de réflexion, d’observation, de
dénomination et de définition. Pensons aux distinctions juridiques / judiciaires nécessaires entre
des notions comme homicide, meurtre, assassinat, crime de guerre, meurtre de masse,
extermination, holocauste) ; pensons encore a cette question actuelle du gaz hilarant (le
protoxyde d’azote) : toxique, stupéfiant, drogue ou ingrédient, médicament (donc remede ET
poison), substance nécessaire en chirurgie et en cuisine ?

D’ou un vrai long un travail de jugement — car cela finit bien ainsi, puisqu’il faut bien qu’il y ait
quelqu’un qui se prononce, individu ou collectif, il faut bien un juge qui juge, sanctionne,
prononce une sentence, un verdict en rappelant la loi (référence obligée a Kafka : Le Proces, le
Chateau, Devant la loi, Le Verdict, La Colonie pénitentiaire...). Derechef Aristote : il faut bien
s’arréter quelque part, donc mettre fin a une affaire et a ses chicanes et controverses, clore un
dossier / un conflit, et ce autant que possible et aussi tot que possible.

D’ou vient ce vécu de la nécessité de la critique ? Hegel dit que la scission est la source du besoin
de penser (par exemple du besoin de philosopher) : c’est parce qu’en nous quelque chose se
divise, quelque chose nous déchire ou en nous se trouve déchiré, que cette chose nous sépare de
nous-méme (en tant qu’aliénation de soi-méme), que nous essayons de dépasser ce conflit. Le
doute, en allemand, se dit Zweifel, en lien avec le “deux” qui divise et partage 1’unité que nous
essayons d’étre et de conserver. A I’horizon, I’espoir d’une conciliation, d’une ré-conciliation,
d’un retour a une forme d’unité ou d’harmonie... Paul Ricceur dit qu’une bonne Justice vise, a la
fin, la paix sociale... D’ou la valorisation nécessaire du doute et du soupgon, au moins un
moment, avec le désir du dépassement de la situation : une dialectique est a venir.

Evidemment, il y a un risque, celui de la critique et de la contestation permanente (en France,
certains extrémes en ont fait leur spécialité, suivez mon regard...). Il faut se référer au
Meéphistophélés du Premier Faust de Geethe, vers 1338 : « Ich bin der Geist der stets verneint »,
« Je suis I’esprit qui toujours nie » — le Diable étant cet ange déchu qui vient partager le cosmos
en deux (vous ne saviez pas que le diabolo menthe pouvait étre satanique, n’est-ce pas ?!).



Cela dit (voila la dialectique), ne jetons pas le bébé avec 1’eau du bain : certes, « Diable et doute
vont bien ensemble » (dit le Sceptique, dans Faust I, v. 4361), mais n’oublions pas que le Diable
est aussi Lucifer, c’est-a-dire, comme Prométhée, un “porteur de lumiére”, un “éclaireur”, un
“fanal” qui apporte des lueurs sur la face obscure de I’humanité et de ses institutions... Et, par
exemple, nul doute qu’Antigone (comme révoltée par la raison d’Etat incarnée par Créon) ou
Médée (comme sorciére se vengeant de Jason), dans leur fureur, soient habitées par cet élément
diabolique, et ce de fagcon logique et salutaire, dans la mesure ou elles « donnent a penser »
(’expression « donner a penser » est de Kant).

Par ou I’on voit que dans cette motivation de ’agressivité, le sens de la justice a besoin
d’adversité pour s’aiguiser et se développer (Bachelard dirait qu’elle reléve d’une « psychologie
du contre »), sinon, c’est une justice auto satisfaite, contente d’elle-méme, repue (voire repléte),
“molle”, avachie, qui s’écroule sur elle-méme (assez bien caricaturée par Daumier ou Ensor, soit
dit en passant !).

Ensuite, critiquer suppose, plus positivement, un travail de tri. La racine grecque est “kri—,
krinein”, qui signifie séparer, discerner, différencier, discriminer, afin de sélectionner. Donc,
comme dans un passage au tamis ou au crible quand on sépare le bon grain de I’ivraie, on
soustrait, on enléve, on Ote, on élimine, on supprime, on recale, on refuse ce qui ne va pas, mais
on garde et on conserve ce qui convient. Et donc, on hiérarchise, on élit.

Mais pour cela il faut un critére, un “canon”, une unité de mesure que I’on pose comme concept
opératoire. C’est tout un travail de précision, de justesse et d’ajustement qui s’opére 1a — je vous
laisse méditer ces choses quant a la mise en pratique de ces éléments théoriques dans vos taches
professionnelles... Mais ce qui est décisif, c’est que ces processus sont a 1’ceuvre dans la
distinction entre justice commutative, justice distributive et équité...

N.B. Petite note érudite : il y a un trés beau texte (en sanscrit) d’un mystique hindou, Cri
Camkararya, la Viveka Cuda Mani, alias Le plus beau fleuron de la Discrimination, traduit
également ainsi : Le diademe de la discrimination / Le supréme joyau de la discrimination, datant
du VIlle-IXe siécle ap. J.-C., qui énumére les diverses taches de la critique des biens et du Soi
(viveka, c’est discrimination) pour I’obtention de la vie bonne, voire de la béatitude (cuda, c’est
créte, sommet, et mani, ¢’est joyau)...

7. Le processus dialectique.

Il y a donc un processus dialectique a I’ceuvre dans cette affaire, dans la mesure ou 1’on suppose
une positivité, une fécondité du négatif au sein de I’épreuve que constitue la conquéte d’une
possible vraie justice. Il s’agit d’un processus d’affinage (comme pour les bons fromages), qui
releve de I’esprit de finesse plus que de 1’esprit de géométrie. La recherche du vrai jugement juste
se fait a ’aune d’un travail de précision plus que d’exactitude — 1’idéal d’exactitude étant
Jjustement contre-productif, puisque 1’exact n’appartient pas a la logique de ce type de jugement
(hormis la névrose obsessionnelle et paranoide / paranoiaque, évidemment). Le Proces de
Nuremberg en a apporté de suffisantes preuves (hélas, peut-étre... mais comment faire autrement,
puisque cela fait partie de la nécessité des choses humaines ?). Il y a sans doute un certain “droit
a la négligence” (¢tonnant, non ?).



Ici, 1l faut étre attentif aux ambivalences — Freud parlait de certains mots qui ont des sens
contraires, propices aux malentendus et a la dénégation... Pensons par exemple au verbe francgais
“desservir”... Or, les deux concepts d’approximation et de négligence ont bien deux régimes de
signification :

a) un sens négatif (comme quand on parle d’un travail approximatif, vague et abstrait ; ou d’un
travail négligé, baclé...), et

b) un sens positif, comme quand on essaie d’approcher d’une vérité, avec davantage de justesse et
de précision, ou quand on a compris que 1’on disposait d’un « droit a la négligeabilité », parce
qu’on ne peut pas tout prendre en compte, notamment certains détails non opératoires,
inessentiels (Bachelard, a propos de la mesure quantitative : quand on mesure une table, on ne la
mesure pas au micron pres...).

C’est qu’en effet le travail du jugement consistant a hiérarchiser les éléments de ’affaire, il vaut
mieux se porter sur I’essentiel (et négliger ce qui s’averera accessoire, superficiel)... Certes, il y
aura protestation, indignation, etc., mais rappelons par exemple que rendre la justice suppose
d’étre attentif au temps judiciaire, et que, derechef, s’il faut bien s ’arréter quelque part, ni le juge
ni le mis en cause ni le plaignant ni leurs défenseurs n’ont 1’éternité devant eux, comme on dit, et
le temps long de la justice est suffisamment angoissant comme ¢a... C’est comme a la CGT, « il
faut savoir terminer une gréve »... Le travail de la preuve (« ’arsenal de la preuve », Bachelard
encore), de I’argumentation et de 1’objection, du raisonnement et de la délibération doivent
s’inscrire dans un temps fini. C’est une des raisons (pas la seule) pour lesquelles certaines
sentences du Tribunal de Nuremberg furent, rétrospectivement, surprenantes. ..

8. Pour finir...

Je termine avec quelques axiomes qui affirment la forte solidarité conceptuelle et pratique de
I’esprit critique et de la justice, en mettant en avant le sens de la justice, l’idée de justice comme
vertu, parce que ces verités exigent I’exercice d’une critique, notamment de 1’institution Justice et
de I’état historique de tel et tel Droit positif. Donc, sens de la justice et sens de la critique, méme
combat.

Or, comme disait Aristote, « ’Etre se dit en de multiples sens », et en ce sens le lien entre esprit
critique et justice variera selon certaines logiques :

1° I est juste (ou vrai) de penser que I’esprit de justice fonde 1’acte rationnel de juger au sein
d’une institution.

2° 11 est injuste de penser que la justice soit seulement un pouvoir (institutionnel),, un pouvoir aux
ordres d’autres pouvoirs, par le biais de la volont¢ de Grandeurs d’Institution (ou
d’Etablissement, comme dit Blaise Pascal dans ses Trois Discours sur la condition des Grands,
petit texte que tout le monde devrait méditer pour éviter les confusions...), car dans son travail
spirituel et rationnel, elle est avant tout une autorite. La différence entre la Justice et le Pouvoir
politique, c’est que le pouvoir du politique (pouvoir de... / pouvoir sur...) peut commander et
gouverner sans véritable autorité (il est alors “autoritaire”, comme le tyran, le dictateur ou le
despote) tout comme il peut effectivement avoir de ’autorité (du charisme), comme Napoléon



Bonaparte et De Gaulle ; alors que I’autorité peut trés bien étre tant6t dépourvue de pouvoir
(Socrate), tantot disposer d’un pouvoir (comme I’institution judiciaire, avec I’aide de la Police, de
la Gendarmerie, de I’Hopital, des Impdts et de la Prison). Dés lors, la justice, relevant a la fois de
I’idée, de la valeur et d’une vertu cardinale, nous offre une puissance de sens et de vérité qui nous
transcende et nous dépasse — d’ou le ciel symbolique et mythique. Rappelons qu’une autorité ne
se décrete pas, elle n’est pas une convention, elle ne reléve pas de la volonté ; elle est spontanée
et naturelle, son aura ne se fabrique pas, elle se reconnait, a partir du besoin vital du juste. La
preuve, ¢’est que ¢’est une “valeur-furet” (comme dit la chanson : « il passera par ici, il repassera
par la »...), qui circule dans toutes les formes de justice : pensée, morale, vertu et institution, et
dans toutes les expressions de la culture : science, droit, philosophie, art, religion, morale,
politique, technique...

3° Mais il est juste également de penser qu’elle a un pouvoir ou du pouvoir, dés qu’elle s’impose
aux esprits comme institution d’abord, et plus si affinités. Ainsi elle ne fait pas (toujours) de
politique, mais elle est constamment “politique”, au sens ou elle est LE ceeur de la “polis”, de la
Cité, et méme de la Cité internationale des Etats, pour régler / réguler les rapports conflictuels
éventuels. Institutionnellement, la Justice est un Tiers, qui sépare d’abord et réunit ensuite, et
idéalement, par ce travail de recherche d’accord, elle vise une pacification des rapports sociaux
(Paul Ricceur). En ce sens, la justice a ceci de commun avec les mathématiques (cf. Platon) qu’en
tant que vraie, elle est un principe universel, valant pour toute raison digne de ce nom (c’est-a-
dire débarrassée des intéréts diviseurs), et vouée a critiquer, par sa position et sa vérité mémes,
les formes partisanes et arbitraires de la justice.

4° Etant travail spirituel, la justice est injuste quand elle refuse la critique, et il est juste qu’elle
I’accepte, qu’elle y consente, qu’elle 1’accueille (sans nécessairement 1’encourager...), méme si
ca exige beaucoup de patience et d’abnégation (terme a méditer !). Comme on sait, en France,
nous tenons en haute estime le jeu de la contradiction et du contradictoire, et nous avons raison :
Brecht pensait que assumer la contradiction était un signe de vraie culture, et Baudelaire espérait
méme en faire un des Droits de 'homme ! Car “contre-dire”, c’est le jeu de I’argument et de
I’objection, jeu qui alimente le raisonnement, le jugement et la délibération. Or, les citoyens,
ignorants et colporteurs de préjugés, disent volontiers qu’il ne faut ni commenter ni critiquer une
décision de justice — a tort, car ce qu’il ne faut pas faire, c’est insulter et attaquer les
représentants de la Justice en personne, ad hominem, ni insulter ou tenir un discours pervers ou
insidieux (chose ou les humains sont... experts). A la critique (des avocats, des citoyens devant
I’¢état hic et nunc de la législation), elle doit répondre, argumenter, corriger, rectifier, parce qu’elle
reléve du Verbe, de la parole et du dire (« dire la loi »), et jamais de la force, de la menace ou de
la violence.

[Entre parenthéses, vu I’ignorance crasse, le mépris et les préjugés des dits citoyens a propos des
questions de droit et de loi juridique (par exemple : « j’ai le droit pour moi », comme le Shylock
du Marchand de Venise, de Shakespeare, heureusement contredit, a la fin, par la Juge Portia...),
ne serait-il pas heureux de distiller quelques cours de droit élémentaire aux lycéens, aux étudiants
et aux futurs jeunes professionnels de tout bord, dans la mesure ou notre société¢ est régie
formellement par ’arsenal du droit : ainsi, comment peut-étre entendue la présomption juridique



« nul n’est censé ignorer la loi », alors qu’on n’enseigne méme pas la premicre bribe de celle-
ci?]

5° Grace a la critique, I’esprit de justice, comme les autres grandes valeurs (liberté, dignité,
veérité), dés qu’elle y est attentive, reléve ainsi du mouvement dialectique “affirmation premicre /
négation / affirmation seconde” par quoi s’opére ce que Hegel appelle I’Aufhebung, 1’auto
dépassement de sa forme vers un gain de vérité et de puissance, comme si la critique judicieuse
lui permettait de développer des résistance et des anticorps (contre la bétise, 1’ignorance,
’arbitraire, la violence, I’injustice). Il y a dans la justesse de la justice quelque chose de médical,
ne serait-ce que la posologie, ce que les Anciens avaient bien compris, notamment Platon : ¢’est
une medecine de [’ame humaine.

6° 11 est juste de penser que ’esprit critique dispose d’une puissance d’éveil et d’alerte de la
raison juridique, de sa mise en mouvement (contre son inertie logique), de sa re-vivification et sa
renaissance, bref, d’un gain de puissance, de réalité, de perfection et de vertu... Autrement dit, si
la critique suscite une crise et si la crise provoque des critiques, la crise de la Justice n’est-elle pas
salutaire et vivifiante ?... Méme si une Justice en crise permanente risque d’étre déroutante et
épuisante... Il faut tout de méme des moments, des périodes de repos (avis aux provocateurs
permanents et patentés !), donc il faut du dogme : on ne joue plus, c’est comme ¢a et pas
autrement [fin de (l1a) partie, comme aurait pu dire Beckett].

7° Et il est bon que le travail de I’esprit critique soit repris, notamment a propos de la question du
langage, si décisive. Par exemple, la formule de la justice distributive, « A chacun le sien » / « A
chacun son dii » (a chacun selon ce qu’il mérite, selon ses mérites), dispose, depuis Aristote,
Cicéron (De natura deorum, De la nature des Dieux, 111, § 38) et les jurisconsultes (cf. Justinien :
« la Justice est volonté constante et perpétuelle de rendre a chacun ce qui lui est di »), d’une
vraie dignité et d’une haute estime, parfaitement méritée d’ailleurs — il y a méme une petite
Cantate de Jean-Sébastien Bach qui porte ce titre, Nur jedem Das Seine (BWV 163).

Ce principe est susceptible de quelques variations, amusons-nous un peu :
L’égalitarisme forcené : a chacun la méme chose.

Le libéralisme écolo : a chacun selon ses moyens et ses performances.

La méritocratie : & chacun selon ses mérites propres / a chacun selon ses ceuvres.
L’Etat de droit : a chacun selon ses droits définis et garantis par la loi.
Laristocratie : a chacun selon son rang, sa position.

Le socialiste (plus ou moins marxiste) : a chacun selon ses besoins.

Tout ca est trés sympathique, mais n’oublions pas que le sens de la proposition principale peut
étre gravement et cyniquement détourné, perverti et endommagé : a Buchenwald, les Nazis ont
fait produire par un prisonnier qui avait étudié¢ au Bauhaus (école d’art qu’ils ont fait fermer des
leur élection au pouvoir) un panneau en fer forgé portant cet intitulé : Jedem Das Seine, histoire
de rappeler aux prisonniers du camp la fatalité inexorable, le chatiment, le supplice, qui allaient
leur tomber dessus par “mérite” (le terme est évidemment pris ironiquement). Ce panneau fait



bien sir pendant a I’Arbeit Macht Frei d’ Auschwitz. Comme quoi il est bon aussi d’apprendre a
lire et a interpréter, histoire de résister aux mensonges, aux perversions et autres saloperies
mentales (relisez Fatras, de Prévert).

8° Autrement dit, la question d’une critique spirituelle et rationnelle (radicalement distincte d’une
critique pathologique) est au cceur du travail permanent / récurrent de la Justice comme
institution et des conceptions de la vertu de justice, puisque celles-ci peuvent varier ; et
réciproquement, 1I’exigence de justice et de justesse est au cceur de 1’esprit critique, parce qu’elle
fonde sa légitimité. Et si étre bon critique c’est étre bon juge, force est de constater qu’étre bon
juge c’est €tre bon critique, surtout envers soi-méme, en vertu de la nécessité d’une
intériorisation des vertus de la juste critique. Cela veut dire qu’esprit critique et esprit de justice
sont les deux foyers d’une ellipse sur laquelle le sujet qui juge (ou qui apprend a juger) circule
avec courage et patience...

Enfin, comme on dit chez Tex Avery : That's all Folks !

Bibliographie succincte.

Antoine Garapon, Bien juger, Essai sur le rituel judiciaire, éd. Odile Jacob, 1997.

Pierre Legendre, Dominium mundi, L’empire du Management, éd. Mille et Une Nuits, 2007. [I1
existe un film documentaire, publié¢ en DVD, de G. Caillat, avec P. Legendre]

Chaim Perelman, Justice et raison, Presses Universitaires de Bruxelles, 1963.

Paul Ricceur, Le Juste 1, éd. Esprit, 1995.

[Philippe Choulet est Professeur honoraire de Philosophie a Strasbourg (Classes préparatoires et
Faculté de Philosophie a 1’Université), Professeur d’Histoire de I’Art et des Médias a I’Ecole
Emile Cohl de Lyon et d’Angouléme)



